Volume 5 Issue 2 (2025) Pages 129-142

An Nawawi : Jurnal Hukum dan Ekonomi Islam
ISSN: 2656-0577 (Print), E-ISSN: 2809-6002 (Online)
DOI: 10.55252 /annawawi.v5i2.79

KONSEP KESEJAHTERAAN (AL-RIFA'TYYAH) AL-GHAZALI
DALAM PEMBANGUNAN BERKELANJUTAN (SDGS):
INTEGRASI MAQASID SYARIAH DENGAN AGENDA
PEMBANGUNAN GLOBAL

Muhammad Azry Fawwaza Anwar!, Kiky Rizky?, Afried Lazuardi?
Universitas Islam Negeri Syarif Hidayatullah Jakartal23

ABSTRACT

This study uses the Magqasid Shariah approach, this paper examines the applicability of Imam
Al-Ghazali's welfare notion (al-rifa'iyyah) in relation to the Sustainable Development Goals
(SDGs). One of the greatest Islamic scholars of the eleventh century, Al-Ghazali, developed a
concept of holistic wellness that included social, ecological, material, and spiritual aspects. This
idea shows structural congruence with the 2015 United Nations SDG agenda. This study maps
the relationship between the 17 SDGs and Al-Ghazali's five principles of Maqgasid Shariah (hifdz
ad-din, hifdz an-nafs, hifdz al-'aql, hifdz an-nasl, and hifdz al-maal) using qualitative
descriptive-analytical methodologies and a survey of the literature. However, there are important
differences between the two frameworks, particularly in terms of transcendental aspects and
Islamic distributive justice concepts that aren't fully taken into account in the SDGs. To improve
legitimacy and implementation efficacy in countries with a majority of Muslims, this study
suggests incorporating Maqasid Shariah ideals into national SDGs attainment plans.
Keywords: Al-Ghazali, Al-Rifa'iyyah, Welfare, SDGs, Magasid Shariah, Sustainable
Development

ABSTRAK

Penelitian ini menggunakan pendekatan Magqasid Syariah, makalah ini mengkaji
penerapan gagasan kesejahteraan (al-rifa'iyyah) Imam Al-Ghazali dalam kaitannya
dengan Tujuan Pembangunan Berkelanjutan (SDGs). Salah satu sarjana Islam terbesar
abad kesebelas, Al-Ghazali, mengembangkan konsep kesehatan holistik yang
mencakup aspek sosial, ekologis, material, dan spiritual. Gagasan ini menunjukkan
kesesuaian struktural dengan agenda SDG Perserikatan Bangsa-Bangsa 2015. Penelitian
ini memetakan hubungan antara 17 SDGs dengan lima prinsip Syariah Maqasid Al-
Ghazali (hifdz ad-din, hifdz an-nafs, hifdz al-'aql, hifdz an-nasl, dan hifdz al-maal)
menggunakan metodologi deskriptif-analitis kualitatif dan survei literatur. Namun, ada
perbedaan penting antara kedua kerangka kerja tersebut, terutama dalam hal aspek
transendental dan konsep keadilan distributif Islam yang tidak sepenuhnya
diperhitungkan dalam SDGs. Untuk meningkatkan legitimasi dan kemanjuran
implementasi di negara-negara dengan mayoritas Muslim, penelitian ini menyarankan
untuk memasukkan cita-cita Syariah Maqasid ke dalam rencana pencapaian SDGs
nasional.

Kata Kunci: Al-Ghazali, Al-Rifa'iyyah, Kesejahteraan, SDGs, Magqasid Shariah,
Pembangunan Berkelanjutan.

Copyright (c) 2025 Muhammad Azry Fawwaza Anwar!, Kiky Rizky?, Afried Lazuardi®.

P4 Corresponding author : Muhammad Azry Fawwaza Anwar
Email Address : muhammad.azry24@mhs.uinjkt.ac.id

An Nawawi : Jurnal Hukum dan Ekonomi Islam, 5 (2), 2025 | 129


mailto:nabillaazzaroh@gmial.com

Konsep Kesejahteraan (Al-Rifa'iyyah) Al-Ghazali Dalam Pembangunan Berkelanjutan (SDGs): Integrasi
Magqasid Syariah dengan Agenda Pembangunan Global

DOI: 10.55252/annawawi.v5i2.79
PENDAHULUAN

Sustainable Development Goals (SDGs), yang diadopsi pada September
2015 oleh Perserikatan Bangsa-Bangsa, mencakup 17 tujuan dan 169 target yang
harus dicapai hingga tahun 2030 (United Nations 2015). Agenda ini merupakan
lanjutan dari Tujuan Pembangunan Millenium (MDGs), yang lebih luas dan
mencakup aspek ekonomi, sosial, dan lingkungan dengan mempertimbangkan
pembangunan berkelanjutan. Meskipun demikian, pelaksanaan SDGs di
negara-negara berkembang, terutama negara-negara Muslim, menghadapi
masalah besar terkait legitimasi kultural, mobilisasi sosial, dan integrasi nilai-
nilai lokal dalam kerangka pembangunan yang cenderung universal-sekuler
(Dusuki 2008).

Sebagai negara dengan penduduk Muslim terbesar di dunia, Indonesia
menunjukkan kemajuan yang beragam dalam mencapai SDGs. Menurut data
dari Badan Pusat Statistik tahun 2024, pengentasan kemiskinan, pengurangan
kesenjangan, dan pengelolaan lingkungan masih menghadapi tantangan besar.
Salah satu hal yang diidentifikasi sebagai penghambat adalah kurangnya
resonansi antara nilai-nilai SDG dengan sistem nilai dan worldview masyarakat
Muslim Indonesia, yang masih kuat dipengaruhi oleh tradisi intelektual Islam
klasik (Kuntowijoyo 2008). Pemikiran Imam Abu Hamid Muhammad bin
Muhammad Al-Ghazali (1058-1111 M) tentang kesejahteraan (al-rifa'iyyah)
menarik untuk dievaluasi dalam konteks ini. Al-Ghazali, juga dikenal sebagai
Hujjatul Islam (Pembela Islam), adalah salah satu tokoh Muslim paling terkenal
yang berhasil menggabungkan teologi, filsafat, dan tasawuf ke dalam rangka
pemikiran yang konsisten. Al-Ghazali merumuskan konsep kesejahteraan yang
luas dalam lhya Ulumuddin, yang mencakup aspek material dan spiritual,
individu dan kolektif, duniawi dan ukhrawi.

Teori Maqasid Shariah, tujuan universal syariah Islam, berdiri di sekitar
konsep kesejahteraan Al-Ghazali. Teori ini mencakup perlindungan terhadap
lima elemen utama kehidupan manusia: agama (ad-din), jiwa (an-nafs), akal (al-
aql), keturunan (an-nasl), dan harta (al-maal) (Kamali, 2008). Meskipun dibuat
lebih dari sembilan abad yang lalu, struktur Maqasid Shariah menunjukkan
kemiripan struktural yang mengejutkan dengan agenda Tujuan Pembangunan
Berkelanjutan (SDGs), yang juga bertujuan untuk melindungi martabat
manusia, menjamin kesejahteraan sosial-ekonomi, dan melestarikan lingkungan
untuk generasi mendatang (Auda 2008). Studi sebelumnya telah menyelidiki
hubungan antara SDGs dan nilai-nilai Islam. Menurut penelitian yang dilakukan
oleh Mirakhor dan Hamid (2009), prinsip-prinsip ekonomi Islam terkait dengan
tujuan pembangunan berkelanjutan. Namun, kajian spesifik yang menganalisis
pemikiran politik-ekonomi Al-Ghazali tentang kesejahteraan dalam kerangka
SDGs masih sangat terbatas, terutama dalam konteks Indonesia.

Penelitian ini bertujuan untuk mengisi gap tersebut dengan menjawab
pertanyaan penelitian: Bagaimana konsep kesejahteraan (al-rifa'iyyah) Al-
Ghazali dapat membantu implementasi SDGs di negara-negara Muslim,
khususnya Indonesia? Penelitian ini memiliki nilai teoritis untuk meningkatkan
diskusi tentang pembangunan alternatif yang didasarkan pada nilai-nilai lokal-
religius. Ini juga memiliki nilai praktis karena memberikan kerangka konseptual
untuk meningkatkan legitimasi dan efektivitas implementasi SDGs di Indonesia.

130 | An Nawawi : Jurnal Hukum dan Ekonomi Islam, 5 (2), 2025



Muhammad Azry Fawwaza Anwar!, Kiky Rizky? Afried Lazuardi®

DOI: 10.55252 /annawawi.v5i2.79

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode
deskriptif-analitis dan studi literatur (library research) (Creswell 2014).
Mengingat kesulitan akses ke teks Arab klasik dan keterbatasan terjemahan
komprehensif dalam bahasa Indonesia, data utama diperoleh dari literatur
sekunder yang memeriksa karya Al-Ghazali yang relevan, khususnya Ihya
Ulumuddin (The Revival of Religious Sciences). Data sekunder dikumpulkan
dari berbagai sumber, seperti: (1) jurnal internasional dan nasional yang
membahas Maqasid Shariah, pemikiran Al-Ghazali, ekonomi Islam, dan
hubungannya dengan Sustainable Development Goals (SDGs); (2) dokumen
resmi PBB terkait SDGs, seperti The 2030 Agenda for Sustainable Development
dan laporan-laporan kemajuan SDGs; (3) laporan implementasi SDGs Indonesia
dari organisasi masyarakat sipil, Badan Pusat Statistik (BPS), dan Bappenas;
serta (4) publikasi dari organisasi

Analisis konten dan analisis perbandingan digunakan untuk
menganalisis data. Proses analisis konten digunakan untuk mengidentifikasi
konsep-konsep utama tentang pemikiran Al-Ghazali tentang kesejahteraan dan
menentukan dimensi-dimensi Magqasid Shariah yang relevan. Kemudian,
analisis komparatif digunakan untuk menganalisis hubungan antara prinsip-
prinsip Magqasid Shariah Al-Ghazali dengan tujuan-tujuan spesifik SDGs,
menemukan area konvergensi dan divergensi, dan memeriksa implikasi teoritis
dan praktis dari konsep tersebut (Miles, Huberman, dan Saldafia 2014).
Pendekatan integratif-kritis digunakan untuk melakukan analisis penelitian ini.
Pendekatan ini tidak hanya menemukan bahwa konsep Al-Ghazali dan SDGs
selaras, tetapi juga mempertimbangkan keterbatasan masing-masing kerangka
dan melihat kemungkinan sintesis yang lebih luas. Validitas analisis dijamin
melalui triangulasi sumber. Ini berarti membandingkan interpretasi tentang
pemikiran Al-Ghazali dari berbagai literatur sekunder dan mengkonfirmasinya
dengan berbagai sumber akademik yang kredibel.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Konsep Kesejahteraan (Al-Rifa'iyyah) dalam Pemikiran Al-Ghazali

Menurut analisis yang dilakukan oleh Skellie (2014), Imam Al-Ghazali
mendefinisikan kesejahteraan sejati sebagai kondisi harmoni antara
kesejahteraan duniawi dan kesejahteraan ukhrawi; ini menentang paradigma
kesejahteraan materialistik yang biasanya ditemukan dalam pemikiran Barat
kontemporer. Konsep Imam Al-Ghazali yang multidimensional dan integratif
ini sangat berbeda dari paradigma yang dominan dalam ekonomi konvensional.

Kesejahteraan material adalah prasyarat penting bagi kehidupan yang
bermartabat dan pelaksanaan kewajiban religius, menurut Al-Ghazali. Namun,
dia bukan tujuan akhir, melainkan sarana untuk mencapai kesempurnaan
spiritual dan kebahagiaan hakiki (Skellie 2014). Menurutnya, negara
bertanggung jawab untuk menjaga kesejahteraan rakyat sebagai manifestasi
dari keadilan ('adalah) dan kebajikan (ihsan) (Chapra 2008). Maqgasid Shariah
terdiri dari tiga tingkat kebutuhan: daruriyyat (kebutuhan primer/esensial),
hajiyyat (kebutuhan sekunder/komplementer), dan tahsiniyyat (kebutuhan
tersier/ penyempurna). Negara harus memenuhi lima kebutuhan dasar ini, yang

An Nawawi : Jurnal Hukum dan Ekonomi Islam, 5 (2), 2025 | 131



Konsep Kesejahteraan (Al-Rifa'iyyah) Al-Ghazali Dalam Pembangunan Berkelanjutan (SDGs): Integrasi
Magqasid Syariah dengan Agenda Pembangunan Global

DOI: 10.55252/annawawi.v5i2.79
kemudian dikenal sebagai al-daruriyyat al-khamsah (Kamali 2008). Al-Shatibi
menciptakan rangka kerja Maqasid Shariah ini dan kemudian disempurnakan
oleh Al-Shatibi (Auda 2008). Fokus utama adalah pada kategori daruriyyat, yang
mencakup lima komponen utama yang akan dianalisis dalam konteks SDGs.
Hifdz ad-Din (Perlindungan Agama)

Dalam Magasid Shariah, Al-Ghazali mencerminkan perspektif Islam
yang menempatkan dimensi transendental sebagai fondasi eksistensial manusia,
dan dia menempatkan perlindungan kebebasan beragama dan praktik
keagamaan sebagai prioritas utama (Kamali 2008). Perlindungan agama
mencakup tidak hanya kebebasan individu untuk beribadah, tetapi juga
pembentukan institusi sosial yang membantu pendidikan moral, kehidupan
religius, dan penyebaran nilai moral kepada generasi berikutnya.

Kamali (2008) menekankan bahwa, dalam konteks pluralisme, gagasan
ini melibatkan persetujuan dan perlindungan hak-hak minoritas agama, yang
sejalan dengan prinsip rahmatan lil-'alamin. Selain itu, dimensi ini mencakup
pembentukan karakter etika dan moral, yang merupakan dasar bagi masyarakat
yang adil dan beradab (Chapra 2008).

Hifdz an-Nafs (Perlindungan Jiwa)

Konsep ini mencakup perlindungan kehidupan manusia dari kematian,
penyakit, kekerasan, dan situasi yang merendahkan martabat kemanusiaan
(Kamali 2008). Al-Ghazali menekankan bahwa negara harus menyediakan
kebutuhan dasar setiap warganya, seperti makanan, air, tempat tinggal, dan
layanan kesehatan, menurut Chapra (2008). Hifdz an-nafs juga mencakup aspek
psikologis dan sosial, yaitu perlindungan terhadap kesehatan mental, keamanan
sosial, dan lingkungan hidup yang memungkinkan manusia berkembang secara
optimal (Auda 2008).

Kelaparan dan kemiskinan ekstrem adalah jenis kezaliman struktural
yang harus dieliminasi melalui kebijakan redistributif negara, menurut Al-
Ghazali (Chapra 2008). Metode ini menganggap pemenuhan kebutuhan dasar
sebagai hak dasar, bukan kebajikan atau belas kasihan yang dapat dipilih.

Hifdz al-'Aql (Perlindungan Akal)

Pengembangan intelektual dan pendidikan adalah pilar utama
kesejahteraan menurut Al-Ghazali (Kamali 2008). Menurut Al-Ghazali, akal (al-
'aql) tidak hanya kemampuan kognitif; itu juga mencakup wisdom (hikmah),
pemikiran kritis, dan kemampuan untuk membedakan antara yang benar dan
yang salah. Akses terhadap pengetahuan dan informasi, sistem pendidikan yang
baik, dan lingkungan sosial yang mendorong kreativitas dan inovasi adalah
semua hal yang diperlukan untuk perlindungan akal (Auda 2008). Namun, Al-
Ghazali juga menekankan bahwa pendidikan moral dan spiritual lebih penting

daripada pendidikan teknis-vokasional sebagai fondasi masyarakat yang
beradab (Auda 2008).

Hifdz an-Nasl (Perlindungan Keturunan)

Menurut interpretasi modern, prinsip ini mencakup dua dimensi utama:
(1) perlindungan institusi keluarga sebagai bagian penting dari masyarakat,
termasuk hak-hak perempuan dan anak-anak; dan (2) perlindungan sumber

132 | An Nawawi : Jurnal Hukum dan Ekonomi Islam, 5 (2), 2025



Muhammad Azry Fawwaza Anwar!, Kiky Rizky? Afried Lazuardi®

DOI: 10.55252 /annawawi.v5i2.79

daya alam dan lingkungan untuk kelangsungan hidup generasi mendatang
(Kamali 2008).

Konsep vicegerency, atau khalifah, yang ditekankan Al-Ghazali memiliki
konsekuensi yang signifikan terhadap lingkungan. Konsep ini menyatakan
bahwa manusia adalah pengelola sementara bumi yang diberikan Allah kepada
mereka, dan mereka bertanggung jawab untuk menjaga bumi tetap bersih untuk
generasi berikutnya. Foltz (2003) menunjukkan bahwa ide ini memiliki
konsekuensi ekologis yang sangat penting dalam diskusi tentang keberlanjutan
lingkungan saat ini.

Hifdz al-Maal (Perlindungan Harta)

Al-Ghazali menganggap perlindungan hak properti dan hak ekonomi
sebagai syarat untuk stabilitas sosial dan kesejahteraan material (Kamali 2008).
Namun, ia juga menekankan bahwa kewajiban sosial dan prinsip keadilan
distributif membatasi hak kepemilikan pribadi (Chapra 2008). Al-Ghazali
mendukung sistem ekonomi yang menjamin distribusi kekayaan yang adil
melalui mekanisme seperti wakaf, zakat, dan kebijakan fiskal yang melindungi
hak-hak kaum lemah. Ia mengkritik eksploitasi ekonomi dan akumulasi
kekayaan yang berlebihan sebagai masalah sosial yang mengancam kohesi
masyarakat (Kuran 1986). Menurutnya, prinsip moderasi (wasatiyyah) dan
larangan pemborosan (israf) adalah komponen penting dari konsep pengelolaan
harta (Chapra 2008).

Kelima prinsip Maqasid Shariah ini saling bergantung dan membentuk
sistem kesejahteraan yang luas yang menggabungkan aspek spiritual, material,
individual, kolektif, dan ekologis. Framework ini tidak hanya memberikan
landasan normatif yang kuat untuk kritik terhadap model pembangunan yang
eksploitatif, tidak adil, atau merusak lingkungan, tetapi juga menawarkan
paradigma pembangunan yang lebih berkelanjutan dan humanistik sebagai
alternatif (Chapra 2008).

Pemetaan Maqasid Shariah Al-Ghazali dengan Agenda SDGs

Meskipun ada perbedaan epistemologis dan aksiologis yang signifikan,
analisis komparatif antara framework Magqasid Shariah Al-Ghazali dan agenda
SDGs menunjukkan adanya konvergensi struktural yang signifikan. Tabel
berikut menunjukkan korelasi antara kelima prinsip Maqasid dan 17 tujuan
SDGs, berdasarkan analisis akademik dari berbagai literatur (Auda 2008; Chapra
2008; Kamali 2008):

Tabel 1. Korespondensi Maqasid Shariah dengan SDGs

Prinsip
Magqasid SDGs Terkait Deskripsi Korespondensi
Shariah

Institusi yang kuat, akses keadilan,
Hifdz ad-Din SDG 16, 4, 10 pendidikan  nilai, inklusi  sosial,
perdamaian

An Nawawi : Jurnal Hukum dan Ekonomi Islam, 5 (2), 2025 | 133




Konsep Kesejahteraan (Al-Rifa'iyyah) Al-Ghazali Dalam Pembangunan Berkelanjutan (SDGs): Integrasi
Magqasid Syariah dengan Agenda Pembangunan Global

DOI: 10.55252/ annawawi.v5i2.79
Pengentasan kemiskinan, ketahanan
Hifdz an-Nafs SDG1, 2,3, 6,11 | pangan, kesehatan universal, air bersih,
pemukiman layak
Pendidikan berkualitas, inovasi
teknologi, pekerjaan produktif
Kesetaraan gender, mitigasi perubahan
iklim, konservasi ekosistem
Pertumbuhan ekonomi inklusif,
Hifdz al-Maal SDG 8,10,12,17 | pengurangan kesenjangan, konsumsi
berkelanjutan, kemitraan global

Hifdz al-'Aql SDG4, 9, 8

Hifdz an-Nasl SDG 5,13, 14, 15

Hifdz ad-Din dan SDG 16, 4, 10

Prinsip perlindungan agama Al-Ghazali terkait dengan SDG 16 yang
berfokus pada perdamaian, keadilan, dan institusi yang kuat, terutama target
16.1 (pengurangan kekerasan), 16.3 (supremasi hukum dan akses keadilan), dan
16.7 (pengambilan keputusan yang inklusif) (UN 2015). SDG 4 tentang
pendidikan berkualitas, khususnya target 4.7 yang mendorong pendidikan
untuk pembangunan berkelanjutan dan kewarganegaraan global, terkait
dengan dimensi etika dan moral yang ditekankan Al-Ghazali (United Nations
2015).

Namun, ada perbedaan yang signifikan di antara keduanya. SDGs
menggunakan pendekatan sekuler-netral terhadap agama, tetapi Al-Ghazali
menempatkan dimensi transendental sebagai dasar dari seluruh sistem sosial-
politik (Auda 2008). Penekanan pada inklusi sosial dan perlindungan hak-hak
minoritas dalam masyarakat plural, yang ditekankan dalam interpretasi modern
Magqasid, juga berkorelasi dengan SDG 10 tentang pengurangan kesenjangan
(Kamali 2008).

Hifdz an-Nafs dan SDG 1, 2, 3, 6,11

Prinsip perlindungan jiwa memiliki korelasi yang paling jelas dengan
SDG 1 (tanpa kemiskinan), SDG 2 (tanpa kelaparan), SDG 3 (kesehatan yang
baik), SDG 6 (air bersih dan sanitasi), dan SDG 11 (kota dan pemukiman yang
berkelanjutan) (United Nations 2015). Hak dasar pemenuhan kebutuhan dasar
adalah hak utama setiap orang dan kewajiban negara, menurut Al-Ghazali
(Chapra 2008).

Sebuah penelitian yang dilakukan oleh Ahmed (2004) menunjukkan
bahwa penerapan sistem zakat dan wakaf yang efektif dapat berkontribusi besar
terhadap pencapaian SDG 1 dan SDG 2, serta memiliki potensi untuk
mengurangi tingkat kemiskinan secara signifikan. Namun, masalah utama yang
dihadapi oleh instrumen filantropi Islam di banyak negara Muslim adalah
kurangnya institusionalisasi dan manajemen instrumen tersebut (Ahmed 2004).

Hifdz al-'Aql dan SDG 4, 9, 8

SDG 4 tentang pendidikan berkualitas dan SDG 9 tentang inovasi dan
infrastruktur sejalan dengan penekanan Al-Ghazali pada pentingnya
pendidikan dan pengembangan intelektual (United Nations 2015). Namun,
konsep pendidikan Al-Ghazali lebih luas, menggabungkan pendidikan moral-

134 | An Nawawi : Jurnal Hukum dan Ekonomi Islam, 5 (2), 2025



Muhammad Azry Fawwaza Anwar!, Kiky Rizky? Afried Lazuardi®

DOI: 10.55252 /annawawi.v5i2.79

spiritual dengan pendidikan intelektual-teknis. Sementara itu, SDGs lebih
cenderung berfokus pada aspek fungsional-vokasional pendidikan (Chapra
2008).

Selain itu, Al-Ghazali menekankan bahwa critical thinking dan ijtihad
adalah syarat untuk kemajuan peradaban (Auda 2008). Ini sejalan dengan target
SDG 9, yang berfokus pada peningkatan kemampuan riset dan inovasi
teknologi, dan SDG 8, yang berfokus pada pertumbuhan ekonomi dan
produktivitas, yang keduanya merupakan manifestasi dari tanggung jawab
manusia (Chapra 2008).

Hifdz an-Nasl dan SDG 5, 13, 14, 15

Dua dimensi prinsip perlindungan keturunan berhubungan dengan
tujuh tujuan SDG. Dimensi pertama berkaitan dengan perlindungan hak-hak
perempuan dan anak, yang berkaitan dengan SDG 5 tentang kesetaraan gender
(United Nations 2015). Sarjana seperti Auda (2008) melakukan pembacaan
kontemporer dari prinsip-prinsip Magqgasid, yang menekankan keadilan
substantif, menunjukkan bahwa mereka sesuai dengan agenda pemberdayaan
perempuan, meskipun interpretasi klasik figh Islam tentang peran gender sering
dianggap konservatif.

Kedua, SDG 13 (aksi terhadap perubahan iklim), SDG 14 (kehidupan
bawah laut), dan SDG 15 (kehidupan di darat) semuanya berkaitan dengan
konsep khalifah yang ditekankan secara signifikan dengan lingkungan (United
Nations 2015). Penekanan pada prinsip moderasi (wasatiyyah) dan kritik
terhadap eksploitasi berlebihan sumber daya alam sangat relevan dengan krisis
ekologi saat ini (Foltz 2003). Sebuah penelitian yang dilakukan oleh Foltz (2003)
menunjukkan bahwa interpretasi modern dari ide khalifah dapat memberikan
fondasi teologis yang kuat untuk mendukung environmentalism di kalangan
komunitas Muslim.

Hifdz al-Maal dan SDG 8, 10,12,17

SDG 8 tentang pertumbuhan ekonomi inklusif dan pekerjaan layak, SDG
10 tentang pengurangan kesenjangan, SDG 12 tentang konsumsi dan produksi
berkelanjutan, dan SDG 17 tentang kemitraan global semuanya berhubungan
dengan prinsip perlindungan harta (United Nations 2015). Al-Ghazali
mendukung sistem ekonomi yang memastikan distribusi kekayaan yang adil,
melindungi kaum lemah dari hak ekonomi, dan meningkatkan produktivitas
tanpa mengeksploitasi (Chapra 2008).

Konsep zakat, wakaf, dan sadagqah dapat dianggap sebagai mekanisme
redistribusi yang secara struktural sejalan dengan target SDG 1 tentang
perlindungan sosial dan SDG 10 tentang pengurangan kesenjangan pendapatan
(Ahmed 2004). Alat-alat ini memiliki potensi besar untuk memerangi
kemiskinan jika digunakan dengan benar (IDB 2015).

SDG 12, yang membahas pola konsumsi dan produksi berkelanjutan,
sangat terkait dengan prinsip moderasi dan larangan pemborosan dalam ajaran
Al-Ghazali (United Nations 2015). Diskursus degrowth dan konsumerisme yang
berkelanjutan saat ini sangat resonansi dengan kritik terhadap materialisme dan

An Nawawi : Jurnal Hukum dan Ekonomi Islam, 5 (2), 2025 | 135



Konsep Kesejahteraan (Al-Rifa'iyyah) Al-Ghazali Dalam Pembangunan Berkelanjutan (SDGs): Integrasi

Magqasid Syariah dengan Agenda Pembangunan Global

DOI: 10.55252 /annawawi.v5i2.79

konsumerisme sebagai penyakit spiritual yang mengancam kesejahteraan
individu dan keberlanjutan sosial-ekologi (Chapra 2008).

Sinergi dan Gap antara Perspektif Al-Ghazali dan SDGs

Analisis menyeluruh hubungan antara agenda SDGs dan framework

Magqasid Shariah Al-Ghazali menunjukkan sinergi potensial yang signifikan,
tetapi juga perbedaan mendasar yang perlu diakui dan diperbaiki.
Sinergi Potensial

A) Holistisitas dan Interdependensi: Pendekatan holistik digunakan dalam

B)

€)

kedua framework SDG dan Al-Ghazali, yang mengakui hubungan antara
berbagai dimensi kesejahteraan (Auda 2008). Penekanan Al-Ghazali pada
keadilan sosial dan perlindungan hak-hak kaum marjinal, sebagaimana
dicatat oleh Chapra (2008), sangat erat dengan prinsip SDG "leave no
people behind".

Keadilan Distributif: Meskipun kedua kerangka menggunakan fondasi
normatif yang berbeda, keduanya menekankan pentingnya pembagian
yang adil dari sumber daya dan peluang (Chapra 2008). SDG berbasis hak
versus dukungan Islam (Chapra 2008).

Keberlanjutan Intergenerasi: Prinsip keberlanjutan dalam SDGs dan
konsep khalifah dalam pemikiran Al-Ghazali keduanya menekankan
tanggung jawab generasi saat ini terhadap generasi mendatang (Nasr
1997).

D) Universalitas dan Partikularitas: Prinsip-prinsip Maqasid, yang berasal

dari tradisi Islam, memiliki sifat universal dan dapat diterapkan di

berbagai budaya dan agama, sejalan dengan ambisi universalitas SDGs
(Kamali 2008).

Gap Fundamental
A) Dimensi Transendental: Dimensi transendental merupakan perbedaan

B)

C)

paling mendasar di antara keduanya. Kerangka kerja Al-Ghazali
didasarkan pada perspektif dunia teistik, yang menempatkan dimensi
transendental sebagai dasar dan tujuan akhir dari semua upaya manusia.
Sementara SDGs menggunakan pendekatan sekuler-humanistik yang
netral terhadap agama, gap ini memiliki implikasi epistemologis dan
aksiologis yang mendalam tentang definisi tujuan hidup, kesejahteraan,
dan kriteria keberhasilan pembangunan (Nasr 2006).

Etika Ekonomi: Meskipun SDGs berada dalam paradigma pertumbuhan
ekonomi yang lebih berorientasi pada pertumbuhan, dengan kualifikasi
"inklusif" dan ‘'berkelanjutan", Al-Ghazali mengkritik akumulasi
kekayaan sebagai tujuan akhir dan menekankan prinsip moderasi dan
tanggung jawab sosial sebagai prinsip etika ekonomi (Chapra 2008).
Selain itu, kerangka kerja SDG belum sepenuhnya menangani kritik Islam
terhadap riba dan eksploitasi ekonomi.

Mekanisme Implementasi: Sementara SDGs berkonsentrasi pada
perubahan kebijakan, institusi, dan mekanisme teknis, Al-Ghazali
menekankan transformasi moral-spiritual individual sebagai prasyarat
untuk perubahan struktural sosial (Chapra 2008). Namun, mereka kurang

136 | An Nawawi : Jurnal Hukum dan Ekonomi Islam, 5 (2), 2025



Muhammad Azry Fawwaza Anwar!, Kiky Rizky? Afried Lazuardi®

DOI: 10.55252 /annawawi.v5i2.79

memperhatikan dimensi perubahan nilai dan worldview. Menurut
penelitian yang dilakukan oleh Chapra (2008), ketidaksesuaian antara
paradigma pembangunan yang diterapkan dan nilai-nilai yang dianut
masyarakat adalah faktor utama yang menyebabkan program
pembangunan gagal di banyak negara Muslim.

D) Konsep Keadilan: Dalam SDGs, konsep keadilan lebih terbatas pada
aspek distributif dan prosedural dengan landasan sekuler-humanistik.
Namun, Al-Ghazali melihat keadilan sebagai konsep yang komprehensif
yang mencakup keadilan distributif, prosedural, dan retributif dengan
landasan teologis (Abou El Fadl 2014).

Implementasi SDGs di Indonesia dan Peluang Integrasi Nilai-Nilai Al-
Ghazali

Sebagai negara dengan 87% penduduk Muslim, Indonesia menghadapi
tantangan khusus dalam menerapkan SDGs. Data terbaru menunjukkan
berbagai pencapaian. Beberapa indikator menunjukkan kemajuan besar, seperti
SDG 4 tentang pendidikan dan SDG 9 tentang infrastruktur, tetapi yang lain
stagnan, khususnya dalam pengentasan kemiskinan dan pengurangan
kesenjangan (BPS 2024).

Bappenas (2020) menemukan beberapa masalah utama dalam
pelaksanaan SDGs Indonesia: (1) kurangnya komitmen politik dan alokasi
anggaran yang memadai; (2) kurangnya koordinasi antar-kementerian dan
tingkat pemerintahan; (3) kurangnya partisipasi masyarakat sipil dalam
perencanaan dan pengawasan; dan (4) perbedaan antara komitmen lokal dan
implementasi nasional.

Namun, masalah yang sering terabaikan adalah bahwa agenda SDGs
tidak memiliki resonansi kultural dan legitimasi sosial di kalangan masyarakat
akar rumput (Kuntowijoyo 2008). Di Indonesia, nilai-nilai Islam telah mulai
dimasukkan ke dalam rencana mereka untuk mencapai SDGs. Program
pemberdayaan berbasis pesantren menunjukkan hasil yang menjanjikan:
masyarakat Muslim menjadi lebih sadar dan terlibat dalam agenda
pembangunan berkelanjutan ketika diimplementasikan dalam bahasa dan nilai-
nilai Islam (Azra 2000). Ini menunjukkan betapa pentingnya memvisualisasikan
budaya untuk meningkatkan efektivitas implementasi SDG.

Jika konsep Magqasid Shariah Al-Ghazali dimasukkan ke dalam strategi
nasional SDGs Indonesia, ada banyak manfaat yang dapat diperoleh:

1. Peningkatan Legitimasi Kultural: Dengan menunjukkan bahwa SDGs
sesuai dengan nilai-nilai Islam, resistensi kultural dapat dikurangi dan
mobilisasi sosial dapat ditingkatkan (Chapra 2008). Menurut penelitian
yang dilakukan oleh Hefner (2000), legitimasi religius sangat penting
untuk keberhasilan program pembangunan di Indonesia.

2. Mobilisasi Sumber Daya Filantropi Islam: Hanya sejumlah kecil zakat,
infak, dan shadaqgah (ZIS) yang dikumpulkan secara resmi di Indonesia
(BAZNAS, 2023). Mobilisasi dana ZIS dapat ditingkatkan secara
signifikan untuk mendukung inisiatif yang sesuai dengan SDGs jika SDG
dilihat dari sudut pandang Maqasid (Ahmed 2004). Zakat memiliki

An Nawawi : Jurnal Hukum dan Ekonomi Islam, 5 (2), 2025 | 137



Konsep Kesejahteraan (Al-Rifa'iyyah) Al-Ghazali Dalam Pembangunan Berkelanjutan (SDGs): Integrasi
Magqasid Syariah dengan Agenda Pembangunan Global

DO 10.55252/annawawi.v5i2.79
potensi besar untuk mengurangi kemiskinan di Indonesia, menurut
penelitian yang dilakukan oleh Beik dan Arsyianti (2016).

3. Penguatan Dimensi Etika dan Akuntabilitas: Framework Magasid
dapat memberikan landasan etika yang lebih kuat untuk kritik terhadap
praktik pembangunan yang eksploitatif, koruptif, atau merusak
lingkungan. Ini akan menekankan dimensi akuntabilitas transendental
bersama dengan dimensi akuntabilitas horizontal-vertikal yang
ditekankan oleh SDGs (Chapra 2008).

4. Pendekatan yang Lebih Holistik: Dimensi spiritual dan moral yang
ditekankan Al-Ghazali dapat melengkapi pendekatan teknis-
instrumental untuk SDGs. Dengan mengakui bahwa transformasi yang
berkelanjutan membutuhkan perubahan nilai, perspektif, dan dunia
pandang, bukan hanya perubahan kebijakan dan institusi (Chapra 2008).

Rekomendasi Kebijakan untuk Integrasi Maqasid-SDGs
Menurut analisis di atas, penelitian ini menawarkan beberapa
pendekatan yang dapat digunakan untuk memasukkan nilai-nilai Maqasid
Shariah Al-Ghazali ke dalam implementasi SDGs di Indonesia:
1. Reformulasi Dokumen Strategis Nasional
Pemerintah Indonesia harus merevisi dokumen strategis seperti Rencana
Pembangunan Jangka Menengah Nasional (RPJMN) dan Rencana Aksi
Nasional (RAN) Tujuan Pembangunan Jangka Menengah (SDGs) untuk
mengakui dan mengintegrasikan nilai-nilai Maqasid Shariah sebagai
landasan normatif serta komitmennya terhadap agenda SDGs global
(Bappenas 2020). Ini tidak berarti mengislamkan SDGs atau mengabaikan
pluralisme Indonesia. Sebaliknya, itu mengakui fakta sosiologis bahwa
mayoritas orang Indonesia adalah Muslim, dan rangka kerja Maqasid
dapat berfungsi sebagai penghubung ide yang memudahkan
pengambilan agenda global di tingkat lokal.
2. Penguatan Institusi Zakat dan Wakaf
Reformasi tata kelola lembaga zakat dan wakaf harus menjadi prioritas
utama, dengan penekanan pada: (a) peningkatan kapasitas teknis dan
manajerial lembaga ZIS; (b) meningkatkan transparansi dan akuntabilitas
melalui digitalisasi dan audit independen; (c) memastikan bahwa
program ZIS sesuai dengan target-target SDG tertentu; dan (d) insentif
fiskal dan regulasi yang memaksimalkan potensi filantropi Islam (Ahmed
2004). Pemerintahan yang baik sangat penting untuk instrumen zakat
berfungsi dengan baik, menurut penelitian yang dilakukan Ahmed
(2004).
3. Mainstreaming Maqasid dalam Kurikulum Pendidikan
Kementerian  Pendidikan dan  Kementerian = Agama  perlu
mengintegrasikan konsep Magqasid Shariah dan hubungannya dengan
SDGs dalam kurikulum formal (sekolah umum dan madrasah) dan
informal (pesantren dan lembaga dakwah) untuk membangun kesadaran
dan komitmen generasi muda terhadap agenda pembangunan
berkelanjutan dalam frame nilai-nilai Islam. (Saeed 2006).
4. Penguatan Peran Ulama dan Organisasi Keagamaan

138 | An Nawawi : Jurnal Hukum dan Ekonomi Islam, 5 (2), 2025



Muhammad Azry Fawwaza Anwar!, Kiky Rizky? Afried Lazuardi®

DOI: 10.55252 /annawawi.v5i2.79

Penguatan Peran Ulama dan Organisasi Keagamaan: Organisasi
keagamaan besar seperti Nahdlatul Ulama (NU) dan Muhammadiyah,
yang memiliki jangkauan dan legitimasi sosial yang kuat, harus
diberdayakan sebagai mitra strategis dalam sosialisasi dan implementasi
SDGs melalui pendekatan dakwah dan pemberdayaan masyarakat yang
didasarkan pada nilai-nilai Maqgasid (Hefner 2000). Menurut Hefner
(2000), organisasi Islam memainkan peran penting dalam transformasi
sosial di Indonesia.
5. Pengembangan Indikator Maqasid-SDGs

Badan Pusat Statistik (BPS) dan Bappenas harus mengembangkan sistem
indikator terintegrasi yang tidak hanya mengukur pencapaian target-
target teknis SDGs, tetapi juga dimensi kualitatif kesejahteraan, seperti
kesejahteraan spiritual, kohesi sosial, dan kualitas kehidupan keluarga,
yang ditekankan dalam framework Maqasid. Struktur yang diberikan
oleh penelitian yang dilakukan oleh Chapra (2008) diberikan sebagai
dasar untuk pengembangan indikator alternatif yang berbasis Maqasid.

KESIMPULAN

Penelitian ini menunjukkan bahwa konsep kesejahteraan (al-rifa'iyyah)
Imam Al-Ghazali, yang dibangun dalam struktur Maqasid Shariah, memiliki
relevansi teoritis dan praktis yang signifikan terhadap pelaksanaan Tujuan
Pembangunan Berkelanjutan (SDGs), terutama di negara-negara Muslim seperti
Indonesia. Meskipun ada perbedaan epistemologis dan aksiologis yang
signifikan, analisis komparatif menunjukkan bahwa kelima prinsip Maqasid
(hifdz ad-din, hifdz an-nafs, hifdz al-'aql, hifdz an-nasl, dan hifdz al-maal)
memiliki konvergensi struktural yang kuat dengan 17 tujuan SDG.

Perspektif Al-Ghazali memiliki beberapa manfaat penting untuk
mendukung pelaksanaan SDGs: (1) dimensi etika-spiritual yang melengkapi
pendekatan teknis-instrumental SDGs; (2) landasan normatif yang culturally
resonant dengan perspektif masyarakat Muslim, yang dapat meningkatkan
legitimasi dan mobilisasi sosial; (3) mekanisme redistribusi berbasis filantropi
Islam, seperti zakat dan wakaf, yang dapat menjadi sumber pembiayaan yang
signifikan untuk program-program SDGs; dan (4) nilai-nilai moral dan
keagamaan yang kuat. Namun, ada perbedaan penting yang perlu diperhatikan,
terutama yang berkaitan dengan dimensi transendental yang merupakan dasar
dari struktur Al-Ghazali tetapi tidak ada dalam SDGs yang dibangun oleh
paradigma sekuler-humanistik. Ada juga perbedaan pendapat tentang tujuan
akhir pembangunan. Gagap ini tidak harus dianggap sebagai kontradiksi;
sebaliknya, mereka dapat menjadi sarana untuk diskusi yang produktif dan
saling menguntungkan antara tradisi intelektual Islam dan diskursus
pembangunan global modern. Dalam konteks Indonesia, memasukkan nilai-
nilai Maqasid Shariah ke dalam strategi nasional SDGs memiliki potensi besar
untuk meningkatkan efektivitas implementasi. Namun, ini memerlukan
komitmen politik, reformasi institusional, dan pendekatan yang peka terhadap
pluralisme dan inklusi.Penelitian ini dapat menjadi titik awal untuk percakapan
lebih lanjut antara pemerintah, akademisi, ulama, dan masyarakat sipil tentang
model pembangunan alternatif yang didasarkan pada nilai-nilai religius dan

An Nawawi : Jurnal Hukum dan Ekonomi Islam, 5 (2), 2025 | 139



Konsep Kesejahteraan (Al-Rifa'iyyah) Al-Ghazali Dalam Pembangunan Berkelanjutan (SDGs): Integrasi
Magqasid Syariah dengan Agenda Pembangunan Global

DOI: 10.55252/annawawi.v5i2.79
lokal sambil mempertimbangkan keberlanjutan dan hak asasi manusia secara
universal.

Penelitian ini berusaha membuka jalan untuk penelitian lebih lanjut yang
penting, khususnya: (1) analisis empiris tentang seberapa efektif program-
program yang mengintegrasikan nilai-nilai Maqasid dalam pencapaian target-
target SDG tertentu; (2) analisis perbandingan dengan negara Muslim lain yang
telah menerapkan metode serupa; dan (3) penelitian yang lebih mendalam
tentang keuangan Islam, wakaf produktif, dan usaha sosial Islam sebagai alat
untuk mencapai SDGs; dan (4) diskusi teologis dan filosofis yang lebih
mendalam tentang kemungkinan integrasi antara perspektif Islam dan
paradigma pembangunan berkelanjutan modern.

DAFTAR PUSTAKA

Abou El Fadl, Khaled. Reasoning with God: Reclaiming Shari'ah in the Modern Age.
Lanham: Rowman & Littlefield, 2014.

Ahmed, Habib. "Role of Zakah and Awqaf in Poverty Alleviation." Occasional
Paper No. 8. Jeddah: Islamic Research and Training Institute, Islamic
Development Bank, 2004.

al-Shatibi, Abu Ishaq. Al-Muwafagat fi Usul al-Shariah. Disunting oleh Abdullah
Darraz. Beirut: Dar al-Ma'rifah, 1975.

Auda, Jasser. Magasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: A Systems Approach.
London: International Institute of Islamic Thought, 2008.

Azra, Azyumardi. "Pesantren: Continuity and Change." Dalam Indonesia in
Transition: Social Aspects of Reformasi and Crisis, disunting oleh Chris
Manning dan Peter van Diermen, 211-226. Singapore: Institute of
Southeast Asian Studies, 2000.

Badan Amil Zakat Nasional. Outlook Zakat Indonesia 2023. Jakarta: BAZNAS,
2023.

Badan Pusat Statistik Indonesia. Statistik Indonesia 2024. Jakarta: BPS, 2024.

Beik, Irfan Syauqi, dan Laily Dwi Arsyianti. "Measuring Zakat Impact on
Poverty and Welfare Using CIBEST Model." Journal of Islamic Monetary
Economics and Finance 1, no. 2 (2016): 141-160.

Chapra, Muhammad Umer. The Islamic Vision of Development in the Light of
Magasid al-Shariah. Occasional Papers Series 15. Islamabad: International
Institute of Islamic Thought, 2008.

Creswell, John W. Research Design: Qualitative, Quantitative, and Mixed Methods
Approaches. Edisi ke-4. Thousand Oaks: SAGE Publications, 2014.

Dusuki, Asyraf Wajdi. "Understanding the Objectives of Islamic Banking: A
Survey of Stakeholders' Perspectives." International Journal of Islamic and
Middle Eastern Finance and Management 1, no. 2 (2008): 132-148.

Foltz, Richard C. "Islamic Environmentalism: A Matter of Interpretation." Dalam
Islam and Ecology: A Bestowed Trust, disunting oleh Richard C. Foltz,
Frederick M. Denny, dan Azizan Baharuddin, 249-279. Cambridge:
Harvard University Press, 2003.

Hefner, Robert W. Civil Islam: Muslims and Democratization in Indonesia. Princeton:

Princeton University Press, 2000.
Islamic Development Bank. Wagf: An Endowment for the Future. Jeddah: IDB, 2015.

140 | An Nawawi : Jurnal Hukum dan Ekonomi Islam, 5 (2), 2025



Muhammad Azry Fawwaza Anwar!, Kiky Rizky? Afried Lazuardi®
DOI: 10.55252 /annawawi.v5i2.79

Kamali, Mohammad Hashim. Magasid al-Shariah Made Simple. Occasional Papers
Series 13. London: International Institute of Islamic Thought, 2008.
Kementerian PPN/Bappenas. Peta Jalan SDGs Indonesia Menuju 2030. Jakarta:

Bappenas, 2020.

Kuntowijoyo. Paradigma Islam: Interpretasi untuk Aksi. Bandung: Mizan, 2008.

Kuran, Timur. "The Economic System in Contemporary Islamic Thought:
Interpretation and Assessment." International Journal of Middle East Studies
18, no. 2 (1986): 135-164.

Miles, Matthew B., A. Michael Huberman, dan Johnny Saldafia. Qualitative Data
Analysis: A Methods Sourcebook. Edisi ke-3. Thousand Oaks: SAGE
Publications, 2014.

Mirakhor, Abbas, dan Hamid S. Hamid. "Islam and Development: The
Institutional Framework." Global Journal of Finance and Economics 6, no. 1
(2009): 15-37.

Nasr, Seyyed Hossein. Man and Nature: The Spiritual Crisis of Modern Man.
Chicago: Kazi Publications, 1997.

Saeed, Abdullah. Interpreting the Qur'an: Towards a Contemporary Approach.
London: Routledge, 2006.

Skellie, Alison. "Al-Ghazali on Moral Education." Journal of Moral Education 43,
no. 3 (2014): 360-372.

United Nations Development Programme. Human Development Report 2023-24:
Breaking the Gridlock. New York: UNDP, 2024.

United Nations General Assembly. "Transforming Our World: The 2030 Agenda
for Sustainable Development." Resolution A/RES/70/1. New York:
United Nations, 2015.

An Nawawi : Jurnal Hukum dan Ekonomi Islam, 5 (2), 2025 | 141



Konsep Kesejahteraan (Al-Rifa'iyyah) Al-Ghazali Dalam Pembangunan Berkelanjutan (SDGs): Integrasi
Magqasid Syariah dengan Agenda Pembangunan Global

DOI: 10.55252 /annawawi.v5i2.79

142 | An Nawawi : Jurnal Hukum dan Ekonomi Islam, 5 (2), 2025



