
 

Volume 5 Issue 2 (2025) Pages 129-142 
An Nawawi : Jurnal Hukum dan Ekonomi Islam 
ISSN: 2656-0577 (Print), E-ISSN: 2809-6002 (Online) 
DOI: 10.55252/annawawi.v5i2.79 

 

  An Nawawi : Jurnal Hukum dan Ekonomi Islam, 5 (2), 2025 | 129 

KONSEP KESEJAHTERAAN (AL-RIFA'IYYAH) AL-GHAZALI 
DALAM PEMBANGUNAN BERKELANJUTAN (SDGS): 
INTEGRASI MAQASID SYARIAH DENGAN AGENDA 
PEMBANGUNAN GLOBAL 
 
Muhammad Azry Fawwaza Anwar1, Kiky Rizky2, Afried Lazuardi3 
Universitas Islam Negeri Syarif Hidayatullah Jakarta1,2,3 
 
ABSTRACT 
This study uses the Maqasid Shariah approach, this paper examines the applicability of Imam 
Al-Ghazali's welfare notion (al-rifa'iyyah) in relation to the Sustainable Development Goals 
(SDGs). One of the greatest Islamic scholars of the eleventh century, Al-Ghazali, developed a 
concept of holistic wellness that included social, ecological, material, and spiritual aspects. This 
idea shows structural congruence with the 2015 United Nations SDG agenda. This study maps 
the relationship between the 17 SDGs and Al-Ghazali's five principles of Maqasid Shariah (hifdz 
ad-din, hifdz an-nafs, hifdz al-'aql, hifdz an-nasl, and hifdz al-maal) using qualitative 
descriptive-analytical methodologies and a survey of the literature. However, there are important 
differences between the two frameworks, particularly in terms of transcendental aspects and 
Islamic distributive justice concepts that aren't fully taken into account in the SDGs. To improve 
legitimacy and implementation efficacy in countries with a majority of Muslims, this study 
suggests incorporating Maqasid Shariah ideals into national SDGs attainment plans. 
Keywords: Al-Ghazali, Al-Rifa'iyyah, Welfare, SDGs, Maqasid Shariah, Sustainable 
Development 
 
ABSTRAK 
Penelitian ini menggunakan pendekatan Maqasid Syariah, makalah ini mengkaji 
penerapan gagasan kesejahteraan (al-rifa'iyyah) Imam Al-Ghazali dalam kaitannya 
dengan Tujuan Pembangunan Berkelanjutan (SDGs). Salah satu sarjana Islam terbesar 
abad kesebelas, Al-Ghazali, mengembangkan konsep kesehatan holistik yang 
mencakup aspek sosial, ekologis, material, dan spiritual. Gagasan ini menunjukkan 
kesesuaian struktural dengan agenda SDG Perserikatan Bangsa-Bangsa 2015. Penelitian 
ini memetakan hubungan antara 17 SDGs dengan lima prinsip Syariah Maqasid Al-
Ghazali (hifdz ad-din, hifdz an-nafs, hifdz al-'aql, hifdz an-nasl, dan hifdz al-maal) 
menggunakan metodologi deskriptif-analitis kualitatif dan survei literatur. Namun, ada 
perbedaan penting antara kedua kerangka kerja tersebut, terutama dalam hal aspek 
transendental dan konsep keadilan distributif Islam yang tidak sepenuhnya 
diperhitungkan dalam SDGs. Untuk meningkatkan legitimasi dan kemanjuran 
implementasi di negara-negara dengan mayoritas Muslim, penelitian ini menyarankan 
untuk memasukkan cita-cita Syariah Maqasid ke dalam rencana pencapaian SDGs 
nasional. 
Kata Kunci: Al-Ghazali, Al-Rifa'iyyah, Kesejahteraan, SDGs, Maqasid Shariah, 
Pembangunan Berkelanjutan. 

 
 

Copyright (c) 2025 Muhammad Azry Fawwaza Anwar1, Kiky Rizky2, Afried Lazuardi3. 

 Corresponding author : Muhammad Azry Fawwaza Anwar 

Email Address : muhammad.azry24@mhs.uinjkt.ac.id 

mailto:nabillaazzaroh@gmial.com


Konsep Kesejahteraan (Al-Rifa'iyyah) Al-Ghazali Dalam Pembangunan Berkelanjutan (SDGs): Integrasi 
Maqasid Syariah dengan Agenda Pembangunan Global 

DOI: 10.55252/annawawi.v5i2.79 

130 | An Nawawi : Jurnal Hukum dan Ekonomi Islam, 5 (2), 2025 

PENDAHULUAN 
Sustainable Development Goals (SDGs), yang diadopsi pada September 

2015 oleh Perserikatan Bangsa-Bangsa, mencakup 17 tujuan dan 169 target yang 
harus dicapai hingga tahun 2030 (United Nations 2015). Agenda ini merupakan 
lanjutan dari Tujuan Pembangunan Millenium (MDGs), yang lebih luas dan 
mencakup aspek ekonomi, sosial, dan lingkungan dengan mempertimbangkan 
pembangunan berkelanjutan. Meskipun demikian, pelaksanaan SDGs di 
negara-negara berkembang, terutama negara-negara Muslim, menghadapi 
masalah besar terkait legitimasi kultural, mobilisasi sosial, dan integrasi nilai-
nilai lokal dalam kerangka pembangunan yang cenderung universal-sekuler 
(Dusuki 2008). 

Sebagai negara dengan penduduk Muslim terbesar di dunia, Indonesia 
menunjukkan kemajuan yang beragam dalam mencapai SDGs. Menurut data 
dari Badan Pusat Statistik tahun 2024, pengentasan kemiskinan, pengurangan 
kesenjangan, dan pengelolaan lingkungan masih menghadapi tantangan besar. 
Salah satu hal yang diidentifikasi sebagai penghambat adalah kurangnya 
resonansi antara nilai-nilai SDG dengan sistem nilai dan worldview masyarakat 
Muslim Indonesia, yang masih kuat dipengaruhi oleh tradisi intelektual Islam 
klasik (Kuntowijoyo 2008). Pemikiran Imam Abu Hamid Muhammad bin 
Muhammad Al-Ghazali (1058–1111 M) tentang kesejahteraan (al-rifa'iyyah) 
menarik untuk dievaluasi dalam konteks ini. Al-Ghazali, juga dikenal sebagai 
Hujjatul Islam (Pembela Islam), adalah salah satu tokoh Muslim paling terkenal 
yang berhasil menggabungkan teologi, filsafat, dan tasawuf ke dalam rangka 
pemikiran yang konsisten. Al-Ghazali merumuskan konsep kesejahteraan yang 
luas dalam Ihya Ulumuddin, yang mencakup aspek material dan spiritual, 
individu dan kolektif, duniawi dan ukhrawi. 

Teori Maqasid Shariah, tujuan universal syariah Islam, berdiri di sekitar 
konsep kesejahteraan Al-Ghazali. Teori ini mencakup perlindungan terhadap 
lima elemen utama kehidupan manusia: agama (ad-din), jiwa (an-nafs), akal (al-
aql), keturunan (an-nasl), dan harta (al-maal) (Kamali, 2008). Meskipun dibuat 
lebih dari sembilan abad yang lalu, struktur Maqasid Shariah menunjukkan 
kemiripan struktural yang mengejutkan dengan agenda Tujuan Pembangunan 
Berkelanjutan (SDGs), yang juga bertujuan untuk melindungi martabat 
manusia, menjamin kesejahteraan sosial-ekonomi, dan melestarikan lingkungan 
untuk generasi mendatang (Auda 2008). Studi sebelumnya telah menyelidiki 
hubungan antara SDGs dan nilai-nilai Islam. Menurut penelitian yang dilakukan 
oleh Mirakhor dan Hamid (2009), prinsip-prinsip ekonomi Islam terkait dengan 
tujuan pembangunan berkelanjutan. Namun, kajian spesifik yang menganalisis 
pemikiran politik-ekonomi Al-Ghazali tentang kesejahteraan dalam kerangka 
SDGs masih sangat terbatas, terutama dalam konteks Indonesia. 

Penelitian ini bertujuan untuk mengisi gap tersebut dengan menjawab 
pertanyaan penelitian: Bagaimana konsep kesejahteraan (al-rifa'iyyah) Al-
Ghazali dapat membantu implementasi SDGs di negara-negara Muslim, 
khususnya Indonesia? Penelitian ini memiliki nilai teoritis untuk meningkatkan 
diskusi tentang pembangunan alternatif yang didasarkan pada nilai-nilai lokal-
religius. Ini juga memiliki nilai praktis karena memberikan kerangka konseptual 
untuk meningkatkan legitimasi dan efektivitas implementasi SDGs di Indonesia. 



Muhammad Azry Fawwaza Anwar1, Kiky Rizky2, Afried Lazuardi3 

DOI: 10.55252/annawawi.v5i2.79 

  An Nawawi : Jurnal Hukum dan Ekonomi Islam, 5 (2), 2025 | 131 

METODE PENELITIAN 
Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode 

deskriptif-analitis dan studi literatur (library research) (Creswell 2014). 
Mengingat kesulitan akses ke teks Arab klasik dan keterbatasan terjemahan 
komprehensif dalam bahasa Indonesia, data utama diperoleh dari literatur 
sekunder yang memeriksa karya Al-Ghazali yang relevan, khususnya Ihya 
Ulumuddin (The Revival of Religious Sciences). Data sekunder dikumpulkan 
dari berbagai sumber, seperti: (1) jurnal internasional dan nasional yang 
membahas Maqasid Shariah, pemikiran Al-Ghazali, ekonomi Islam, dan 
hubungannya dengan Sustainable Development Goals (SDGs); (2) dokumen 
resmi PBB terkait SDGs, seperti The 2030 Agenda for Sustainable Development 
dan laporan-laporan kemajuan SDGs; (3) laporan implementasi SDGs Indonesia 
dari organisasi masyarakat sipil, Badan Pusat Statistik (BPS), dan Bappenas; 
serta (4) publikasi dari organisasi 

Analisis konten dan analisis perbandingan digunakan untuk 
menganalisis data. Proses analisis konten digunakan untuk mengidentifikasi 
konsep-konsep utama tentang pemikiran Al-Ghazali tentang kesejahteraan dan 
menentukan dimensi-dimensi Maqasid Shariah yang relevan. Kemudian, 
analisis komparatif digunakan untuk menganalisis hubungan antara prinsip-
prinsip Maqasid Shariah Al-Ghazali dengan tujuan-tujuan spesifik SDGs, 
menemukan area konvergensi dan divergensi, dan memeriksa implikasi teoritis 
dan praktis dari konsep tersebut (Miles, Huberman, dan Saldaña 2014). 
Pendekatan integratif-kritis digunakan untuk melakukan analisis penelitian ini. 
Pendekatan ini tidak hanya menemukan bahwa konsep Al-Ghazali dan SDGs 
selaras, tetapi juga mempertimbangkan keterbatasan masing-masing kerangka 
dan melihat kemungkinan sintesis yang lebih luas. Validitas analisis dijamin 
melalui triangulasi sumber. Ini berarti membandingkan interpretasi tentang 
pemikiran Al-Ghazali dari berbagai literatur sekunder dan mengkonfirmasinya 
dengan berbagai sumber akademik yang kredibel. 
 
HASIL DAN PEMBAHASAN 
Konsep Kesejahteraan (Al-Rifa'iyyah) dalam Pemikiran Al-Ghazali 

Menurut analisis yang dilakukan oleh Skellie (2014), Imam Al-Ghazali 
mendefinisikan kesejahteraan sejati sebagai kondisi harmoni antara 
kesejahteraan duniawi dan kesejahteraan ukhrawi; ini menentang paradigma 
kesejahteraan materialistik yang biasanya ditemukan dalam pemikiran Barat 
kontemporer. Konsep Imam Al-Ghazali yang multidimensional dan integratif 
ini sangat berbeda dari paradigma yang dominan dalam ekonomi konvensional. 

Kesejahteraan material adalah prasyarat penting bagi kehidupan yang 
bermartabat dan pelaksanaan kewajiban religius, menurut Al-Ghazali. Namun, 
dia bukan tujuan akhir, melainkan sarana untuk mencapai kesempurnaan 
spiritual dan kebahagiaan hakiki (Skellie 2014). Menurutnya, negara 
bertanggung jawab untuk menjaga kesejahteraan rakyat sebagai manifestasi 
dari keadilan ('adalah) dan kebajikan (ihsan) (Chapra 2008). Maqasid Shariah 
terdiri dari tiga tingkat kebutuhan: daruriyyat (kebutuhan primer/esensial), 
hajiyyat (kebutuhan sekunder/komplementer), dan tahsiniyyat (kebutuhan 
tersier/penyempurna). Negara harus memenuhi lima kebutuhan dasar ini, yang 



Konsep Kesejahteraan (Al-Rifa'iyyah) Al-Ghazali Dalam Pembangunan Berkelanjutan (SDGs): Integrasi 
Maqasid Syariah dengan Agenda Pembangunan Global 

DOI: 10.55252/annawawi.v5i2.79 

132 | An Nawawi : Jurnal Hukum dan Ekonomi Islam, 5 (2), 2025 

kemudian dikenal sebagai al-daruriyyat al-khamsah (Kamali 2008). Al-Shatibi 
menciptakan rangka kerja Maqasid Shariah ini dan kemudian disempurnakan 
oleh Al-Shatibi (Auda 2008). Fokus utama adalah pada kategori daruriyyat, yang 
mencakup lima komponen utama yang akan dianalisis dalam konteks SDGs. 
Hifdz ad-Din (Perlindungan Agama) 

Dalam Maqasid Shariah, Al-Ghazali mencerminkan perspektif Islam 
yang menempatkan dimensi transendental sebagai fondasi eksistensial manusia, 
dan dia menempatkan perlindungan kebebasan beragama dan praktik 
keagamaan sebagai prioritas utama (Kamali 2008). Perlindungan agama 
mencakup tidak hanya kebebasan individu untuk beribadah, tetapi juga 
pembentukan institusi sosial yang membantu pendidikan moral, kehidupan 
religius, dan penyebaran nilai moral kepada generasi berikutnya. 

Kamali (2008) menekankan bahwa, dalam konteks pluralisme, gagasan 
ini melibatkan persetujuan dan perlindungan hak-hak minoritas agama, yang 
sejalan dengan prinsip rahmatan lil-'alamin. Selain itu, dimensi ini mencakup 
pembentukan karakter etika dan moral, yang merupakan dasar bagi masyarakat 
yang adil dan beradab (Chapra 2008). 
 
Hifdz an-Nafs (Perlindungan Jiwa) 

Konsep ini mencakup perlindungan kehidupan manusia dari kematian, 
penyakit, kekerasan, dan situasi yang merendahkan martabat kemanusiaan 
(Kamali 2008). Al-Ghazali menekankan bahwa negara harus menyediakan 
kebutuhan dasar setiap warganya, seperti makanan, air, tempat tinggal, dan 
layanan kesehatan, menurut Chapra (2008). Hifdz an-nafs juga mencakup aspek 
psikologis dan sosial, yaitu perlindungan terhadap kesehatan mental, keamanan 
sosial, dan lingkungan hidup yang memungkinkan manusia berkembang secara 
optimal (Auda 2008). 

Kelaparan dan kemiskinan ekstrem adalah jenis kezaliman struktural 
yang harus dieliminasi melalui kebijakan redistributif negara, menurut Al-
Ghazali (Chapra 2008). Metode ini menganggap pemenuhan kebutuhan dasar 
sebagai hak dasar, bukan kebajikan atau belas kasihan yang dapat dipilih. 
 
Hifdz al-'Aql (Perlindungan Akal) 

Pengembangan intelektual dan pendidikan adalah pilar utama 
kesejahteraan menurut Al-Ghazali (Kamali 2008). Menurut Al-Ghazali, akal (al-
'aql) tidak hanya kemampuan kognitif; itu juga mencakup wisdom (hikmah), 
pemikiran kritis, dan kemampuan untuk membedakan antara yang benar dan 
yang salah. Akses terhadap pengetahuan dan informasi, sistem pendidikan yang 
baik, dan lingkungan sosial yang mendorong kreativitas dan inovasi adalah 
semua hal yang diperlukan untuk perlindungan akal (Auda 2008). Namun, Al-
Ghazali juga menekankan bahwa pendidikan moral dan spiritual lebih penting 
daripada pendidikan teknis-vokasional sebagai fondasi masyarakat yang 
beradab (Auda 2008). 
 
Hifdz an-Nasl (Perlindungan Keturunan) 

Menurut interpretasi modern, prinsip ini mencakup dua dimensi utama: 
(1) perlindungan institusi keluarga sebagai bagian penting dari masyarakat, 
termasuk hak-hak perempuan dan anak-anak; dan (2) perlindungan sumber 



Muhammad Azry Fawwaza Anwar1, Kiky Rizky2, Afried Lazuardi3 

DOI: 10.55252/annawawi.v5i2.79 

  An Nawawi : Jurnal Hukum dan Ekonomi Islam, 5 (2), 2025 | 133 

daya alam dan lingkungan untuk kelangsungan hidup generasi mendatang 
(Kamali 2008). 

Konsep vicegerency, atau khalifah, yang ditekankan Al-Ghazali memiliki 
konsekuensi yang signifikan terhadap lingkungan. Konsep ini menyatakan 
bahwa manusia adalah pengelola sementara bumi yang diberikan Allah kepada 
mereka, dan mereka bertanggung jawab untuk menjaga bumi tetap bersih untuk 
generasi berikutnya. Foltz (2003) menunjukkan bahwa ide ini memiliki 
konsekuensi ekologis yang sangat penting dalam diskusi tentang keberlanjutan 
lingkungan saat ini. 
 
Hifdz al-Maal (Perlindungan Harta) 

Al-Ghazali menganggap perlindungan hak properti dan hak ekonomi 
sebagai syarat untuk stabilitas sosial dan kesejahteraan material (Kamali 2008). 
Namun, ia juga menekankan bahwa kewajiban sosial dan prinsip keadilan 
distributif membatasi hak kepemilikan pribadi (Chapra 2008). Al-Ghazali 
mendukung sistem ekonomi yang menjamin distribusi kekayaan yang adil 
melalui mekanisme seperti wakaf, zakat, dan kebijakan fiskal yang melindungi 
hak-hak kaum lemah. Ia mengkritik eksploitasi ekonomi dan akumulasi 
kekayaan yang berlebihan sebagai masalah sosial yang mengancam kohesi 
masyarakat (Kuran 1986). Menurutnya, prinsip moderasi (wasatiyyah) dan 
larangan pemborosan (israf) adalah komponen penting dari konsep pengelolaan 
harta (Chapra 2008). 

Kelima prinsip Maqasid Shariah ini saling bergantung dan membentuk 
sistem kesejahteraan yang luas yang menggabungkan aspek spiritual, material, 
individual, kolektif, dan ekologis. Framework ini tidak hanya memberikan 
landasan normatif yang kuat untuk kritik terhadap model pembangunan yang 
eksploitatif, tidak adil, atau merusak lingkungan, tetapi juga menawarkan 
paradigma pembangunan yang lebih berkelanjutan dan humanistik sebagai 
alternatif (Chapra 2008). 
 
Pemetaan Maqasid Shariah Al-Ghazali dengan Agenda SDGs 

Meskipun ada perbedaan epistemologis dan aksiologis yang signifikan, 
analisis komparatif antara framework Maqasid Shariah Al-Ghazali dan agenda 
SDGs menunjukkan adanya konvergensi struktural yang signifikan. Tabel 
berikut menunjukkan korelasi antara kelima prinsip Maqasid dan 17 tujuan 
SDGs, berdasarkan analisis akademik dari berbagai literatur (Auda 2008; Chapra 
2008; Kamali 2008): 

 
Tabel 1. Korespondensi Maqasid Shariah dengan SDGs 

Prinsip 
Maqasid 
Shariah 

SDGs Terkait Deskripsi Korespondensi 

Hifdz ad-Din SDG 16, 4, 10 
Institusi yang kuat, akses keadilan, 
pendidikan nilai, inklusi sosial, 
perdamaian 



Konsep Kesejahteraan (Al-Rifa'iyyah) Al-Ghazali Dalam Pembangunan Berkelanjutan (SDGs): Integrasi 
Maqasid Syariah dengan Agenda Pembangunan Global 

DOI: 10.55252/annawawi.v5i2.79 

134 | An Nawawi : Jurnal Hukum dan Ekonomi Islam, 5 (2), 2025 

Hifdz an-Nafs SDG 1, 2, 3, 6, 11 
Pengentasan kemiskinan, ketahanan 
pangan, kesehatan universal, air bersih, 
pemukiman layak 

Hifdz al-'Aql SDG 4, 9, 8 
Pendidikan berkualitas, inovasi 
teknologi, pekerjaan produktif 

Hifdz an-Nasl SDG 5, 13, 14, 15 
Kesetaraan gender, mitigasi perubahan 
iklim, konservasi ekosistem 

Hifdz al-Maal SDG 8, 10, 12, 17 
Pertumbuhan ekonomi inklusif, 
pengurangan kesenjangan, konsumsi 
berkelanjutan, kemitraan global 

 
Hifdz ad-Din dan SDG 16, 4, 10 

Prinsip perlindungan agama Al-Ghazali terkait dengan SDG 16 yang 
berfokus pada perdamaian, keadilan, dan institusi yang kuat, terutama target 
16.1 (pengurangan kekerasan), 16.3 (supremasi hukum dan akses keadilan), dan 
16.7 (pengambilan keputusan yang inklusif) (UN 2015). SDG 4 tentang 
pendidikan berkualitas, khususnya target 4.7 yang mendorong pendidikan 
untuk pembangunan berkelanjutan dan kewarganegaraan global, terkait 
dengan dimensi etika dan moral yang ditekankan Al-Ghazali (United Nations 
2015). 

Namun, ada perbedaan yang signifikan di antara keduanya. SDGs 
menggunakan pendekatan sekuler-netral terhadap agama, tetapi Al-Ghazali 
menempatkan dimensi transendental sebagai dasar dari seluruh sistem sosial-
politik (Auda 2008). Penekanan pada inklusi sosial dan perlindungan hak-hak 
minoritas dalam masyarakat plural, yang ditekankan dalam interpretasi modern 
Maqasid, juga berkorelasi dengan SDG 10 tentang pengurangan kesenjangan 
(Kamali 2008). 
 
Hifdz an-Nafs dan SDG 1, 2, 3, 6, 11 

Prinsip perlindungan jiwa memiliki korelasi yang paling jelas dengan 
SDG 1 (tanpa kemiskinan), SDG 2 (tanpa kelaparan), SDG 3 (kesehatan yang 
baik), SDG 6 (air bersih dan sanitasi), dan SDG 11 (kota dan pemukiman yang 
berkelanjutan) (United Nations 2015). Hak dasar pemenuhan kebutuhan dasar 
adalah hak utama setiap orang dan kewajiban negara, menurut Al-Ghazali 
(Chapra 2008). 

Sebuah penelitian yang dilakukan oleh Ahmed (2004) menunjukkan 
bahwa penerapan sistem zakat dan wakaf yang efektif dapat berkontribusi besar 
terhadap pencapaian SDG 1 dan SDG 2, serta memiliki potensi untuk 
mengurangi tingkat kemiskinan secara signifikan. Namun, masalah utama yang 
dihadapi oleh instrumen filantropi Islam di banyak negara Muslim adalah 
kurangnya institusionalisasi dan manajemen instrumen tersebut (Ahmed 2004). 
 
Hifdz al-'Aql dan SDG 4, 9, 8 

SDG 4 tentang pendidikan berkualitas dan SDG 9 tentang inovasi dan 
infrastruktur sejalan dengan penekanan Al-Ghazali pada pentingnya 
pendidikan dan pengembangan intelektual (United Nations 2015). Namun, 
konsep pendidikan Al-Ghazali lebih luas, menggabungkan pendidikan moral-



Muhammad Azry Fawwaza Anwar1, Kiky Rizky2, Afried Lazuardi3 

DOI: 10.55252/annawawi.v5i2.79 

  An Nawawi : Jurnal Hukum dan Ekonomi Islam, 5 (2), 2025 | 135 

spiritual dengan pendidikan intelektual-teknis. Sementara itu, SDGs lebih 
cenderung berfokus pada aspek fungsional-vokasional pendidikan (Chapra 
2008). 

Selain itu, Al-Ghazali menekankan bahwa critical thinking dan ijtihad 
adalah syarat untuk kemajuan peradaban (Auda 2008). Ini sejalan dengan target 
SDG 9, yang berfokus pada peningkatan kemampuan riset dan inovasi 
teknologi, dan SDG 8, yang berfokus pada pertumbuhan ekonomi dan 
produktivitas, yang keduanya merupakan manifestasi dari tanggung jawab 
manusia (Chapra 2008). 
 
Hifdz an-Nasl dan SDG 5, 13, 14, 15 

Dua dimensi prinsip perlindungan keturunan berhubungan dengan 
tujuh tujuan SDG. Dimensi pertama berkaitan dengan perlindungan hak-hak 
perempuan dan anak, yang berkaitan dengan SDG 5 tentang kesetaraan gender 
(United Nations 2015). Sarjana seperti Auda (2008) melakukan pembacaan 
kontemporer dari prinsip-prinsip Maqasid, yang menekankan keadilan 
substantif, menunjukkan bahwa mereka sesuai dengan agenda pemberdayaan 
perempuan, meskipun interpretasi klasik fiqh Islam tentang peran gender sering 
dianggap konservatif. 

Kedua, SDG 13 (aksi terhadap perubahan iklim), SDG 14 (kehidupan 
bawah laut), dan SDG 15 (kehidupan di darat) semuanya berkaitan dengan 
konsep khalifah yang ditekankan secara signifikan dengan lingkungan (United 
Nations 2015). Penekanan pada prinsip moderasi (wasatiyyah) dan kritik 
terhadap eksploitasi berlebihan sumber daya alam sangat relevan dengan krisis 
ekologi saat ini (Foltz 2003). Sebuah penelitian yang dilakukan oleh Foltz (2003) 
menunjukkan bahwa interpretasi modern dari ide khalifah dapat memberikan 
fondasi teologis yang kuat untuk mendukung environmentalism di kalangan 
komunitas Muslim. 
 
Hifdz al-Maal dan SDG 8, 10, 12, 17 

SDG 8 tentang pertumbuhan ekonomi inklusif dan pekerjaan layak, SDG 
10 tentang pengurangan kesenjangan, SDG 12 tentang konsumsi dan produksi 
berkelanjutan, dan SDG 17 tentang kemitraan global semuanya berhubungan 
dengan prinsip perlindungan harta (United Nations 2015). Al-Ghazali 
mendukung sistem ekonomi yang memastikan distribusi kekayaan yang adil, 
melindungi kaum lemah dari hak ekonomi, dan meningkatkan produktivitas 
tanpa mengeksploitasi (Chapra 2008). 

Konsep zakat, wakaf, dan sadaqah dapat dianggap sebagai mekanisme 
redistribusi yang secara struktural sejalan dengan target SDG 1 tentang 
perlindungan sosial dan SDG 10 tentang pengurangan kesenjangan pendapatan 
(Ahmed 2004). Alat-alat ini memiliki potensi besar untuk memerangi 
kemiskinan jika digunakan dengan benar (IDB 2015). 

SDG 12, yang membahas pola konsumsi dan produksi berkelanjutan, 
sangat terkait dengan prinsip moderasi dan larangan pemborosan dalam ajaran 
Al-Ghazali (United Nations 2015). Diskursus degrowth dan konsumerisme yang 
berkelanjutan saat ini sangat resonansi dengan kritik terhadap materialisme dan 



Konsep Kesejahteraan (Al-Rifa'iyyah) Al-Ghazali Dalam Pembangunan Berkelanjutan (SDGs): Integrasi 
Maqasid Syariah dengan Agenda Pembangunan Global 

DOI: 10.55252/annawawi.v5i2.79 

136 | An Nawawi : Jurnal Hukum dan Ekonomi Islam, 5 (2), 2025 

konsumerisme sebagai penyakit spiritual yang mengancam kesejahteraan 
individu dan keberlanjutan sosial-ekologi (Chapra 2008). 

 
Sinergi dan Gap antara Perspektif Al-Ghazali dan SDGs 

Analisis menyeluruh hubungan antara agenda SDGs dan framework 
Maqasid Shariah Al-Ghazali menunjukkan sinergi potensial yang signifikan, 
tetapi juga perbedaan mendasar yang perlu diakui dan diperbaiki. 
Sinergi Potensial 

A) Holistisitas dan Interdependensi: Pendekatan holistik digunakan dalam 
kedua framework SDG dan Al-Ghazali, yang mengakui hubungan antara 
berbagai dimensi kesejahteraan (Auda 2008). Penekanan Al-Ghazali pada 
keadilan sosial dan perlindungan hak-hak kaum marjinal, sebagaimana 
dicatat oleh Chapra (2008), sangat erat dengan prinsip SDG "leave no 
people behind". 

B) Keadilan Distributif: Meskipun kedua kerangka menggunakan fondasi 
normatif yang berbeda, keduanya menekankan pentingnya pembagian 
yang adil dari sumber daya dan peluang (Chapra 2008). SDG berbasis hak 
versus dukungan Islam (Chapra 2008). 

C) Keberlanjutan Intergenerasi: Prinsip keberlanjutan dalam SDGs dan 
konsep khalifah dalam pemikiran Al-Ghazali keduanya menekankan 
tanggung jawab generasi saat ini terhadap generasi mendatang (Nasr 
1997). 

D) Universalitas dan Partikularitas: Prinsip-prinsip Maqasid, yang berasal 
dari tradisi Islam, memiliki sifat universal dan dapat diterapkan di 
berbagai budaya dan agama, sejalan dengan ambisi universalitas SDGs 
(Kamali 2008). 

 
Gap Fundamental 

A) Dimensi Transendental: Dimensi transendental merupakan perbedaan 
paling mendasar di antara keduanya. Kerangka kerja Al-Ghazali 
didasarkan pada perspektif dunia teistik, yang menempatkan dimensi 
transendental sebagai dasar dan tujuan akhir dari semua upaya manusia. 
Sementara SDGs menggunakan pendekatan sekuler-humanistik yang 
netral terhadap agama, gap ini memiliki implikasi epistemologis dan 
aksiologis yang mendalam tentang definisi tujuan hidup, kesejahteraan, 
dan kriteria keberhasilan pembangunan (Nasr 2006). 

B) Etika Ekonomi: Meskipun SDGs berada dalam paradigma pertumbuhan 
ekonomi yang lebih berorientasi pada pertumbuhan, dengan kualifikasi 
"inklusif" dan "berkelanjutan", Al-Ghazali mengkritik akumulasi 
kekayaan sebagai tujuan akhir dan menekankan prinsip moderasi dan 
tanggung jawab sosial sebagai prinsip etika ekonomi (Chapra 2008). 
Selain itu, kerangka kerja SDG belum sepenuhnya menangani kritik Islam 
terhadap riba dan eksploitasi ekonomi. 

C) Mekanisme Implementasi: Sementara SDGs berkonsentrasi pada 
perubahan kebijakan, institusi, dan mekanisme teknis, Al-Ghazali 
menekankan transformasi moral-spiritual individual sebagai prasyarat 
untuk perubahan struktural sosial (Chapra 2008). Namun, mereka kurang 



Muhammad Azry Fawwaza Anwar1, Kiky Rizky2, Afried Lazuardi3 

DOI: 10.55252/annawawi.v5i2.79 

  An Nawawi : Jurnal Hukum dan Ekonomi Islam, 5 (2), 2025 | 137 

memperhatikan dimensi perubahan nilai dan worldview. Menurut 
penelitian yang dilakukan oleh Chapra (2008), ketidaksesuaian antara 
paradigma pembangunan yang diterapkan dan nilai-nilai yang dianut 
masyarakat adalah faktor utama yang menyebabkan program 
pembangunan gagal di banyak negara Muslim. 

D) Konsep Keadilan: Dalam SDGs, konsep keadilan lebih terbatas pada 
aspek distributif dan prosedural dengan landasan sekuler-humanistik. 
Namun, Al-Ghazali melihat keadilan sebagai konsep yang komprehensif 
yang mencakup keadilan distributif, prosedural, dan retributif dengan 
landasan teologis (Abou El Fadl 2014). 

 
Implementasi SDGs di Indonesia dan Peluang Integrasi Nilai-Nilai Al-
Ghazali 

Sebagai negara dengan 87% penduduk Muslim, Indonesia menghadapi 
tantangan khusus dalam menerapkan SDGs. Data terbaru menunjukkan 
berbagai pencapaian. Beberapa indikator menunjukkan kemajuan besar, seperti 
SDG 4 tentang pendidikan dan SDG 9 tentang infrastruktur, tetapi yang lain 
stagnan, khususnya dalam pengentasan kemiskinan dan pengurangan 
kesenjangan (BPS 2024). 

Bappenas (2020) menemukan beberapa masalah utama dalam 
pelaksanaan SDGs Indonesia: (1) kurangnya komitmen politik dan alokasi 
anggaran yang memadai; (2) kurangnya koordinasi antar-kementerian dan 
tingkat pemerintahan; (3) kurangnya partisipasi masyarakat sipil dalam 
perencanaan dan pengawasan; dan (4) perbedaan antara komitmen lokal dan 
implementasi nasional. 

Namun, masalah yang sering terabaikan adalah bahwa agenda SDGs 
tidak memiliki resonansi kultural dan legitimasi sosial di kalangan masyarakat 
akar rumput (Kuntowijoyo 2008). Di Indonesia, nilai-nilai Islam telah mulai 
dimasukkan ke dalam rencana mereka untuk mencapai SDGs. Program 
pemberdayaan berbasis pesantren menunjukkan hasil yang menjanjikan: 
masyarakat Muslim menjadi lebih sadar dan terlibat dalam agenda 
pembangunan berkelanjutan ketika diimplementasikan dalam bahasa dan nilai-
nilai Islam (Azra 2000). Ini menunjukkan betapa pentingnya memvisualisasikan 
budaya untuk meningkatkan efektivitas implementasi SDG. 

Jika konsep Maqasid Shariah Al-Ghazali dimasukkan ke dalam strategi 
nasional SDGs Indonesia, ada banyak manfaat yang dapat diperoleh: 

1. Peningkatan Legitimasi Kultural: Dengan menunjukkan bahwa SDGs 
sesuai dengan nilai-nilai Islam, resistensi kultural dapat dikurangi dan 
mobilisasi sosial dapat ditingkatkan (Chapra 2008). Menurut penelitian 
yang dilakukan oleh Hefner (2000), legitimasi religius sangat penting 
untuk keberhasilan program pembangunan di Indonesia. 

2. Mobilisasi Sumber Daya Filantropi Islam: Hanya sejumlah kecil zakat, 
infak, dan shadaqah (ZIS) yang dikumpulkan secara resmi di Indonesia 
(BAZNAS, 2023). Mobilisasi dana ZIS dapat ditingkatkan secara 
signifikan untuk mendukung inisiatif yang sesuai dengan SDGs jika SDG 
dilihat dari sudut pandang Maqasid (Ahmed 2004). Zakat memiliki 



Konsep Kesejahteraan (Al-Rifa'iyyah) Al-Ghazali Dalam Pembangunan Berkelanjutan (SDGs): Integrasi 
Maqasid Syariah dengan Agenda Pembangunan Global 

DOI: 10.55252/annawawi.v5i2.79 

138 | An Nawawi : Jurnal Hukum dan Ekonomi Islam, 5 (2), 2025 

potensi besar untuk mengurangi kemiskinan di Indonesia, menurut 
penelitian yang dilakukan oleh Beik dan Arsyianti (2016). 

3. Penguatan Dimensi Etika dan Akuntabilitas: Framework Maqasid 
dapat memberikan landasan etika yang lebih kuat untuk kritik terhadap 
praktik pembangunan yang eksploitatif, koruptif, atau merusak 
lingkungan. Ini akan menekankan dimensi akuntabilitas transendental 
bersama dengan dimensi akuntabilitas horizontal-vertikal yang 
ditekankan oleh SDGs (Chapra 2008). 

4. Pendekatan yang Lebih Holistik: Dimensi spiritual dan moral yang 
ditekankan Al-Ghazali dapat melengkapi pendekatan teknis-
instrumental untuk SDGs. Dengan mengakui bahwa transformasi yang 
berkelanjutan membutuhkan perubahan nilai, perspektif, dan dunia 
pandang, bukan hanya perubahan kebijakan dan institusi (Chapra 2008). 

 
Rekomendasi Kebijakan untuk Integrasi Maqasid-SDGs 

Menurut analisis di atas, penelitian ini menawarkan beberapa 
pendekatan yang dapat digunakan untuk memasukkan nilai-nilai Maqasid 
Shariah Al-Ghazali ke dalam implementasi SDGs di Indonesia: 

1. Reformulasi Dokumen Strategis Nasional 
Pemerintah Indonesia harus merevisi dokumen strategis seperti Rencana 
Pembangunan Jangka Menengah Nasional (RPJMN) dan Rencana Aksi 
Nasional (RAN) Tujuan Pembangunan Jangka Menengah (SDGs) untuk 
mengakui dan mengintegrasikan nilai-nilai Maqasid Shariah sebagai 
landasan normatif serta komitmennya terhadap agenda SDGs global 
(Bappenas 2020). Ini tidak berarti mengislamkan SDGs atau mengabaikan 
pluralisme Indonesia. Sebaliknya, itu mengakui fakta sosiologis bahwa 
mayoritas orang Indonesia adalah Muslim, dan rangka kerja Maqasid 
dapat berfungsi sebagai penghubung ide yang memudahkan 
pengambilan agenda global di tingkat lokal. 

2. Penguatan Institusi Zakat dan Wakaf 
Reformasi tata kelola lembaga zakat dan wakaf harus menjadi prioritas 
utama, dengan penekanan pada: (a) peningkatan kapasitas teknis dan 
manajerial lembaga ZIS; (b) meningkatkan transparansi dan akuntabilitas 
melalui digitalisasi dan audit independen; (c) memastikan bahwa 
program ZIS sesuai dengan target-target SDG tertentu; dan (d) insentif 
fiskal dan regulasi yang memaksimalkan potensi filantropi Islam (Ahmed 
2004). Pemerintahan yang baik sangat penting untuk instrumen zakat 
berfungsi dengan baik, menurut penelitian yang dilakukan Ahmed 
(2004). 

3. Mainstreaming Maqasid dalam Kurikulum Pendidikan 
Kementerian Pendidikan dan Kementerian Agama perlu 
mengintegrasikan konsep Maqasid Shariah dan hubungannya dengan 
SDGs dalam kurikulum formal (sekolah umum dan madrasah) dan 
informal (pesantren dan lembaga dakwah) untuk membangun kesadaran 
dan komitmen generasi muda terhadap agenda pembangunan 
berkelanjutan dalam frame nilai-nilai Islam. (Saeed 2006). 

4. Penguatan Peran Ulama dan Organisasi Keagamaan 



Muhammad Azry Fawwaza Anwar1, Kiky Rizky2, Afried Lazuardi3 

DOI: 10.55252/annawawi.v5i2.79 

  An Nawawi : Jurnal Hukum dan Ekonomi Islam, 5 (2), 2025 | 139 

Penguatan Peran Ulama dan Organisasi Keagamaan: Organisasi 
keagamaan besar seperti Nahdlatul Ulama (NU) dan Muhammadiyah, 
yang memiliki jangkauan dan legitimasi sosial yang kuat, harus 
diberdayakan sebagai mitra strategis dalam sosialisasi dan implementasi 
SDGs melalui pendekatan dakwah dan pemberdayaan masyarakat yang 
didasarkan pada nilai-nilai Maqasid (Hefner 2000). Menurut Hefner 
(2000), organisasi Islam memainkan peran penting dalam transformasi 
sosial di Indonesia. 

5. Pengembangan Indikator Maqasid-SDGs 
Badan Pusat Statistik (BPS) dan Bappenas harus mengembangkan sistem 
indikator terintegrasi yang tidak hanya mengukur pencapaian target-
target teknis SDGs, tetapi juga dimensi kualitatif kesejahteraan, seperti 
kesejahteraan spiritual, kohesi sosial, dan kualitas kehidupan keluarga, 
yang ditekankan dalam framework Maqasid. Struktur yang diberikan 
oleh penelitian yang dilakukan oleh Chapra (2008) diberikan sebagai 
dasar untuk pengembangan indikator alternatif yang berbasis Maqasid. 

 
KESIMPULAN 

Penelitian ini menunjukkan bahwa konsep kesejahteraan (al-rifa'iyyah) 
Imam Al-Ghazali, yang dibangun dalam struktur Maqasid Shariah, memiliki 
relevansi teoritis dan praktis yang signifikan terhadap pelaksanaan Tujuan 
Pembangunan Berkelanjutan (SDGs), terutama di negara-negara Muslim seperti 
Indonesia. Meskipun ada perbedaan epistemologis dan aksiologis yang 
signifikan, analisis komparatif menunjukkan bahwa kelima prinsip Maqasid 
(hifdz ad-din, hifdz an-nafs, hifdz al-'aql, hifdz an-nasl, dan hifdz al-maal) 
memiliki konvergensi struktural yang kuat dengan 17 tujuan SDG. 

Perspektif Al-Ghazali memiliki beberapa manfaat penting untuk 
mendukung pelaksanaan SDGs: (1) dimensi etika-spiritual yang melengkapi 
pendekatan teknis-instrumental SDGs; (2) landasan normatif yang culturally 
resonant dengan perspektif masyarakat Muslim, yang dapat meningkatkan 
legitimasi dan mobilisasi sosial; (3) mekanisme redistribusi berbasis filantropi 
Islam, seperti zakat dan wakaf, yang dapat menjadi sumber pembiayaan yang 
signifikan untuk program-program SDGs; dan (4) nilai-nilai moral dan 
keagamaan yang kuat. Namun, ada perbedaan penting yang perlu diperhatikan, 
terutama yang berkaitan dengan dimensi transendental yang merupakan dasar 
dari struktur Al-Ghazali tetapi tidak ada dalam SDGs yang dibangun oleh 
paradigma sekuler-humanistik. Ada juga perbedaan pendapat tentang tujuan 
akhir pembangunan. Gagap ini tidak harus dianggap sebagai kontradiksi; 
sebaliknya, mereka dapat menjadi sarana untuk diskusi yang produktif dan 
saling menguntungkan antara tradisi intelektual Islam dan diskursus 
pembangunan global modern. Dalam konteks Indonesia, memasukkan nilai-
nilai Maqasid Shariah ke dalam strategi nasional SDGs memiliki potensi besar 
untuk meningkatkan efektivitas implementasi. Namun, ini memerlukan 
komitmen politik, reformasi institusional, dan pendekatan yang peka terhadap 
pluralisme dan inklusi.Penelitian ini dapat menjadi titik awal untuk percakapan 
lebih lanjut antara pemerintah, akademisi, ulama, dan masyarakat sipil tentang 
model pembangunan alternatif yang didasarkan pada nilai-nilai religius dan 



Konsep Kesejahteraan (Al-Rifa'iyyah) Al-Ghazali Dalam Pembangunan Berkelanjutan (SDGs): Integrasi 
Maqasid Syariah dengan Agenda Pembangunan Global 

DOI: 10.55252/annawawi.v5i2.79 

140 | An Nawawi : Jurnal Hukum dan Ekonomi Islam, 5 (2), 2025 

lokal sambil mempertimbangkan keberlanjutan dan hak asasi manusia secara 
universal. 

Penelitian ini berusaha membuka jalan untuk penelitian lebih lanjut yang 
penting, khususnya: (1) analisis empiris tentang seberapa efektif program-
program yang mengintegrasikan nilai-nilai Maqasid dalam pencapaian target-
target SDG tertentu; (2) analisis perbandingan dengan negara Muslim lain yang 
telah menerapkan metode serupa; dan (3) penelitian yang lebih mendalam 
tentang keuangan Islam, wakaf produktif, dan usaha sosial Islam sebagai alat 
untuk mencapai SDGs; dan (4) diskusi teologis dan filosofis yang lebih 
mendalam tentang kemungkinan integrasi antara perspektif Islam dan 
paradigma pembangunan berkelanjutan modern. 
 
DAFTAR PUSTAKA 
Abou El Fadl, Khaled. Reasoning with God: Reclaiming Shari'ah in the Modern Age. 

Lanham: Rowman & Littlefield, 2014. 
Ahmed, Habib. "Role of Zakah and Awqaf in Poverty Alleviation." Occasional 

Paper No. 8. Jeddah: Islamic Research and Training Institute, Islamic 
Development Bank, 2004. 

al-Shatibi, Abu Ishaq. Al-Muwafaqat fi Usul al-Shariah. Disunting oleh Abdullah 
Darraz. Beirut: Dar al-Ma'rifah, 1975. 

Auda, Jasser. Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: A Systems Approach. 
London: International Institute of Islamic Thought, 2008. 

Azra, Azyumardi. "Pesantren: Continuity and Change." Dalam Indonesia in 
Transition: Social Aspects of Reformasi and Crisis, disunting oleh Chris 
Manning dan Peter van Diermen, 211-226. Singapore: Institute of 
Southeast Asian Studies, 2000. 

Badan Amil Zakat Nasional. Outlook Zakat Indonesia 2023. Jakarta: BAZNAS, 
2023. 

Badan Pusat Statistik Indonesia. Statistik Indonesia 2024. Jakarta: BPS, 2024. 
Beik, Irfan Syauqi, dan Laily Dwi Arsyianti. "Measuring Zakat Impact on 

Poverty and Welfare Using CIBEST Model." Journal of Islamic Monetary 
Economics and Finance 1, no. 2 (2016): 141-160. 

Chapra, Muhammad Umer. The Islamic Vision of Development in the Light of 
Maqasid al-Shariah. Occasional Papers Series 15. Islamabad: International 
Institute of Islamic Thought, 2008. 

Creswell, John W. Research Design: Qualitative, Quantitative, and Mixed Methods 
Approaches. Edisi ke-4. Thousand Oaks: SAGE Publications, 2014. 

Dusuki, Asyraf Wajdi. "Understanding the Objectives of Islamic Banking: A 
Survey of Stakeholders' Perspectives." International Journal of Islamic and 
Middle Eastern Finance and Management 1, no. 2 (2008): 132-148. 

Foltz, Richard C. "Islamic Environmentalism: A Matter of Interpretation." Dalam 
Islam and Ecology: A Bestowed Trust, disunting oleh Richard C. Foltz, 
Frederick M. Denny, dan Azizan Baharuddin, 249-279. Cambridge: 
Harvard University Press, 2003. 

Hefner, Robert W. Civil Islam: Muslims and Democratization in Indonesia. Princeton: 
Princeton University Press, 2000. 

Islamic Development Bank. Waqf: An Endowment for the Future. Jeddah: IDB, 2015. 



Muhammad Azry Fawwaza Anwar1, Kiky Rizky2, Afried Lazuardi3 

DOI: 10.55252/annawawi.v5i2.79 

  An Nawawi : Jurnal Hukum dan Ekonomi Islam, 5 (2), 2025 | 141 

Kamali, Mohammad Hashim. Maqasid al-Shariah Made Simple. Occasional Papers 
Series 13. London: International Institute of Islamic Thought, 2008. 

Kementerian PPN/Bappenas. Peta Jalan SDGs Indonesia Menuju 2030. Jakarta: 
Bappenas, 2020. 

Kuntowijoyo. Paradigma Islam: Interpretasi untuk Aksi. Bandung: Mizan, 2008. 
Kuran, Timur. "The Economic System in Contemporary Islamic Thought: 

Interpretation and Assessment." International Journal of Middle East Studies 
18, no. 2 (1986): 135-164. 

Miles, Matthew B., A. Michael Huberman, dan Johnny Saldaña. Qualitative Data 
Analysis: A Methods Sourcebook. Edisi ke-3. Thousand Oaks: SAGE 
Publications, 2014. 

Mirakhor, Abbas, dan Hamid S. Hamid. "Islam and Development: The 
Institutional Framework." Global Journal of Finance and Economics 6, no. 1 
(2009): 15-37. 

Nasr, Seyyed Hossein. Man and Nature: The Spiritual Crisis of Modern Man. 
Chicago: Kazi Publications, 1997. 

Saeed, Abdullah. Interpreting the Qur'an: Towards a Contemporary Approach. 
London: Routledge, 2006. 

Skellie, Alison. "Al-Ghazali on Moral Education." Journal of Moral Education 43, 
no. 3 (2014): 360-372. 

United Nations Development Programme. Human Development Report 2023-24: 
Breaking the Gridlock. New York: UNDP, 2024. 

United Nations General Assembly. "Transforming Our World: The 2030 Agenda 
for Sustainable Development." Resolution A/RES/70/1. New York: 
United Nations, 2015. 

  



Konsep Kesejahteraan (Al-Rifa'iyyah) Al-Ghazali Dalam Pembangunan Berkelanjutan (SDGs): Integrasi 
Maqasid Syariah dengan Agenda Pembangunan Global 

DOI: 10.55252/annawawi.v5i2.79 

142 | An Nawawi : Jurnal Hukum dan Ekonomi Islam, 5 (2), 2025 

 


